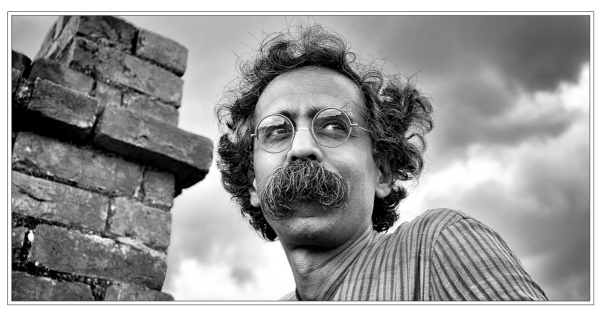




ഇന്ത്യൻ സിനിമയുടെ ഏറ്റവും വലിയ പരീക്ഷണശാലയാണ് ബംഗാൾ. രണ്ട് പതിറ്റാണ്ടിലധികമായി ആ പരീക്ഷണശാലയിൽ സജീവമാണ് ആഷിഷ് അവികുന്തക് എന്ന സംവിധായകൻ. 'ആപത്കലീൻ ത്രികാലിക' എന്ന പുതിയ ചിത്രത്തിൻെറ പശ്ചാത്തലത്തിൽ തൻെറ സിനിമാ സങ്കൽപങ്ങൾ പങ്കുവെക്കുന്നു അദ്ദേഹം.

# അടിയന്തരാവസ്ഥക്കാലത്തെ ഭീകരൂപങ്ങൾ



• ആഷിഷ് അവികുന്തക്

## ആഷിഷ് അവികുന്തക് • പി.കെ. സുരേന്ദ്രൻ

ഗാളി സിനിമയിൽ മാത്ര മല്ല, ഇന്ത്യൻ സിനിമയി മാത്ര മല്ല, ഇന്ത്യൻ സിനിമയി ൽത ന്നെ ഏറ്റ വും പ ർ ക്ഷണാത്മ കമാണ് ആഷിഷ് അവികുന്തകിൻെറ സിനിമകൾ. പാതിരാ റെയിഡുകൾ, യു.എ.പി.എ പോലുള്ള നിയമങ്ങൾ, ഏറ്റുമുട്ടൽ കൊലപാതകങ്ങൾ, വിചാരണയില്ലാതെ അനിശ്ചിതമായി തുടരുന്ന ജയിൽവാസം, അറസ്റ്റുകൾ തുടങ്ങിയവയൊ കൈ നമ്മോട് പറയുന്നത്, ഇന്ത്യയിൽ അപ്രഖ്യാപി ത അടിയന്തരാവസ്ഥ നിലനിൽക്കുന്നു എന്നുതന്നെ യാണ്. ഇത്തരത്തിലുള്ള ഒരു ലോകമാണ് അവികു ന്നുക് 'ആപത്കലീൻ ത്രികാലിക' (Kali at the Time

of Emergency -2016) എന്ന സിനിമയിൽ അവതരി പ്പിക്കുന്നത്. കലുഷമായ ഈ സാമൂഹിക- രാഷ്ട്രീ യാവസ്ഥയിൽ ദേവീദേവന്മാർ ഭൂമിയിൽ അവതരിക്കുകയാണെങ്കിൽ എന്താവും സംഭവിക്കുക? സമകാലി കാവസ്ഥയിലെ ഹിംസാത്മക സംഭവങ്ങളോട് അ വർ എങ്ങനെയായിരിക്കും പ്രതികരിക്കുക? ഭൂമിയിൽ അവർ സ്ത്രീയെയും പുരുഷനെയും പോലെ ന ടക്കുകയാണെങ്കിൽ അവ്യവസ്ഥമായ ആധുനികത യോട് എങ്ങനെയാണ് ഒത്തുപോവുക? ഇത്തരമൊരു ലോകക്രമത്തിൽ അവതരിച്ച കാളിയിലൂടെയും കാളിയുടെ അവതാരങ്ങളിലൂടെയും അപ്രഖ്യാപിത അ ടിയന്തരാവസ്ഥയെക്കുറിച്ചുള്ള തത്ത്വചിന്താപരമായ ആലോചനകൾ അവതരിപ്പിക്കുന്നു ഈ സിനിമ.

ചുവന്ന നാവ് പുറത്തേക്ക് നീട്ടിയ ദുർഗയുടെ മു ഖംമൂടി അണിഞ്ഞ സ്ത്രീയും പുരുഷനും. പലപ്പോ ഴും മുഖംമൂടി മുഖത്താണെങ്കിൽ മറ്റു ചിലപ്പോൾ ത ലക്ക് പിൻഭാഗത്ത്. ചിലപ്പോൾ രണ്ടു ഭാഗത്തും. മുഖംമൂടി ധ രിച്ച സ്ത്രീയും പുരുഷനും പലപ്പോഴും നഗ്നർ. ഗണപതിയു ടെ മുഖംമുടി ധരിച്ച മനുഷ്യനെയും ചില സന്ദർഭങ്ങളിൽ കാ ണാം. അതുപോലെ മൃഗത്തലയുള്ള മനുഷൃരെയും. ദൈവ ങ്ങളായി വസ്ത്രവും കിരീടവും ധരിച്ച സ്ത്രീയും പുരുഷന്മാ രും. കറുത്ത ദൈവങ്ങളും വെളുത്ത ദൈവങ്ങളും കുട്ടി ദൈ വങ്ങളും. ഇവർ ഒറ്റക്കും ഇരട്ടക്കും മൂന്നായും ചെറു സംഘ മായും കാണാം. ഇവർ നടക്കുന്നു; നൃത്തം ചെയ്യുന്നു; ഇരി ക്കുന്നു; ഇഴയുന്നു; കെട്ടിപ്പിടിക്കുന്നു; ചുംബിക്കുന്നു; സ്വ യത്തെയും മറ്റുള്ളവരെയും പരിലാളിക്കുന്നു. ഇതൊക്കെ യും സംഭവിക്കുന്നത് കെട്ടിടങ്ങളുടെ ടെറസുകളിലും നഗ രത്തെരുവുകളിലും റെയിൽ പാളങ്ങളിലും മുറ്റത്തും ഉപേ ക്ഷിക്കപ്പെട്ട കെട്ടിടങ്ങൾക്കകത്തും നദികളിലും വനങ്ങളി ലും ഫാക്ടറികൾക്കടുത്തും ഒക്കെയാണ്. ദൈവരൂപങ്ങളി ൽ അല്ലാത്ത, ആധുനിക വസ്ത്രങ്ങൾ ധരിച്ച സാധാരണ മ നുഷ്യരും ഈ ലോകത്തുണ്ട്.

ദൈവങ്ങളെക്കുറിച്ച് തീർത്തും വ്യത്യസ്തമായ, നരവംശ ശാസ്ത്രപരമായ സങ്കൽപമാണ് ആഷിഷ് അവികുന്തക് സി നിമയിൽ അവതരിപ്പിക്കുന്നത്.

'രതി ചക്രവ്യൂഹ്' എന്ന സിനിമയിലേതുപോലെ ഈ സിനി മയിലും സംഭാഷണങ്ങൾക്ക്/ഉച്ചരിക്കപ്പെടുന്ന ശബ്ദങ്ങൾ ക്കും അതുളവാക്കുന്ന ഇന്ദ്രീയാനുഭൂതിക്കും വലിയ പ്രാധാ നൃമുണ്ട്. ഒന്നിലധികം ആഖ്യാതാക്കൾ തമ്മിലുള്ള സംഭാഷ ണങ്ങൾ, ചോദ്യവും ഉത്തരവും എന്ന രീതിയിലാണ് സിനിമ എന്നിരിക്കിലും ഈ സംഭാഷണങ്ങളിലൂടെ സിനിമ പുരോഗ മിക്കുന്നില്ല. ഒരു സംഘത്തിൻെറ ചോദ്യങ്ങളും ഉത്തരങ്ങളും ഈ സംഘം തന്നെ ആവർത്തിക്കുന്നുണ്ട്. അതുപോലെ ഒ രു സംഘത്തിൻറ ചോദ്യങ്ങളും ഉത്തരങ്ങളും മറ്റൊരു കു ട്ടം മറ്റൊരു സന്ദർഭത്തിൽ ആവർത്തിക്കുന്നു. അങ്ങേയറ്റം യാഥാർഥ്യമല്ലാത്ത രീതിയിലാണ് സംഭാഷണങ്ങൾ. അവ ർ സംഭാഷണങ്ങൾ ഉരുവിടുകയാണ്. പരസ്പരം നോക്കാ തെ, കാമറയിൽ നോക്കി വൈകാരികത മുഖത്തോ ഉച്ചാര ണത്തിലോ തീരെ ഇല്ലാതെ ശൈലീക്യതമായി.

അമേരിക്കയിലെ റോഡ് ഐലൻഡ് സർവകലാശാലയു ടെ സിനിമാ വിഭാഗത്തിൽ അസോസിയേറ്റ് പ്രഫസറാണ് ആ ഷിഷ് അവികുന്തക്. സ്റ്റാൻഫോർഡ് യൂനിവേഴ്സിറ്റിയിൽ നിന്ന് കൾച്ചറൽ ആൻഡ് സോഷ്യൽ ആന്ത്രോപ്പോളജിയി ൽ പിഎച്ച്.ഡി നേടിയിട്ടുണ്ട്. നിരകാർ ചയ്യാ, കഠോപനിഷ ത്ത് തുടങ്ങി വേറെയും ഫീച്ചർ സിനിമകളും സംവിധാനം ചെയ്തിട്ടുണ്ട്. സേതുവിൻെറ 'പാണ്ഡവപുര'മാണ് നിരകാർ ചയ്യയുടെ ആധാരം.

ജീവിതത്തെക്കുറിച്ചും സിനിമയെക്കുറിച്ചും അവികുന്ത ക് സംസാരിക്കുന്നു:

"വിഭജനത്തിന് മുമ്പ് ഒരു പഞ്ചാബി കുടുംബത്തിലാണ് ഞാൻ ജനിച്ചത്. വിഭജനത്തിന് ശേഷമാണ് ഞങ്ങൾ ഇന്ത്യ യിലേക്ക് വന്നത്. നോർത്ത് വെസ്റ്റ് ഫ്രോണ്ടിയർ പ്രോവി ൻസിലായിരുന്നു അച്ഛൻെറ കുടുംബം. അമ്മയുടെ കുടും ബം ലാഹോറിലും. ഇന്ത്യയിലെത്തിയ അച്ഛൻെറ കുടുംബം ധറാഡൂണിലും ബറേലിയിലുമായി ജീവിച്ചു. അമ്മ വടക്ക ൻ ഡൽഹിയിലെ ഒരു അഭയാർഥി കോളനിയിലായിരുന്നു. കൊൽക്കത്തയുടെ പ്രാന്തപ്രദേശത്തുള്ള കമ്പനിയിലായി രുന്നു അച്ഛന് ജോലി. ഞാൻ ജനിച്ചത് ജബൽപൂരിലായിരുന്നു. ഹൈസ്കൂൾ പഠനം പൂർത്തിയാകുന്നതുവരെ ഞാൻ കൊൽക്കത്തയിലായിരുന്നു."

#### കൊൽക്കത്ത നഗരം താങ്കളെ എങ്ങനെയൊക്കെ സ്വാധീനിച്ചു?

• ജീവിതത്തിൽ വളരെയധികം സ്വാധീനം ചെലുത്തിയ നഗ രമാണ് കൊൽക്കത്ത. കിഴക്കൻ ബംഗാളിൽനിന്നുള്ള അഭ യാർഥികൾ ധാരാളമായി ജീവിച്ചിരുന്ന കൊളോണിയൽ ന ഗരത്തിൻെറ തെക്കൻ മേഖലയിലാണ് ഞാൻ വളർന്നത്. ഒരു കോസ്മോപൊളിറ്റൻ നഗരമായിരുന്നുവെങ്കിലും ബം ഗാളി അല്പാതിരുന്ന എൻെറ വ്യക്തിത്വം എപ്പോഴും ആവർ ത്തിച്ച് ഉറപ്പിക്കപ്പെട്ടു. എന്നാൽ, പതിയെ കൊൽക്കത്തയു ടെ വളരെ സമ്പന്നമായ സാംസ്കാരിക-സാമൂഹിക-രാഷ് ട്രീയ ജീവിതം എന്നിലേക്ക് ഒഴുകിനിറഞ്ഞു. ഹൈസ്കൂൾ കാലം തൊട്ടുതന്നെ ഞാൻ നന്ദൻ കോംപ്ലക്സിൽ പോയി ഗൗരവസ്വഭാവമുള്ള സിനിമകൾ കാണുമായിരുന്നു. അതു പോലെ അക്കാദമി ഓഫ് ഫൈൻ ആർട്സിൽപോയി നാട കങ്ങൾ കാണുകയും പതിവാക്കി. അതോടൊപ്പം സാമൂഹി ക-രാഷ്ട്രീയ പ്രവർത്തനങ്ങളിലും പങ്കെടുത്തുതുടങ്ങി. മി ഷനറി ഓഫ് ചാരിറ്റിയും എസ്.എഫ്.ഐയും ഇതിൽ പെ ടുന്നു. മെല്ലെ ഞാൻ രാഷ്ട്രീയ പാർട്ടികളുമായി ബന്ധമി ല്ലാത്ത പരിസ്ഥിതി സംഘടനകളുമായി ബന്ധപ്പെട്ടു പ്രവർ ത്തിച്ചുതുടങ്ങി. രാഷ്ട്രീയ പാർട്ടികളുമായി ബന്ധമില്ലെങ്കി ലും ഇവർക്ക് മാർക്സിസ്റ്റ് പ്രതൃയശാസ്ത്ര പശ്ചാത്തലമു



അണക്കെട്ടുകൾക്കെതിരെയുള്ള ഇന്ത്വയിലെ ഏറ്റവും വലിയ ആദിവാസി ശക്തിപ്രകടനമായിരു ന്നു 1990ൽ മധ്യപ്രദേശിലെ ഹർസൂവദിൽ നടന്നത്. ഇതിലൂടെയാണ് ഞാൻ നർമദാ ബച്ചാവോ ആന്ദോളനെക്കുറിച്ച് കേൾക്കുന്നത്.

ണ്ടായിരുന്നു. സി.പി.എമ്മിൻെറ ആശയങ്ങളോട് വിയോജി പ്പുള്ള ഇവർ ബംഗാളിലെ പരിസ്ഥിതി രാഷ്ട്രീയ പ്രവർത്ത നങ്ങളിൽ ഏർപ്പെട്ടവരായിരുന്നു. പിന്നീട് ഞാൻ സുന്ദർബ ൻസിലെ മുക്കുവരുടെ അവകാശസമരങ്ങളുമായി ബന്ധപ്പെട്ടു പ്രവർത്തിച്ചു. അതുപോലെ, കേരളത്തിൽനിന്നുള്ള തോ മസ് കൊച്ചേരിയുടെ Save the Western Ghats മാർച്ചിലും ഞാൻ പ്രവർത്തിക്കുകയുണ്ടായി.

നർമദാ ബച്ചാവോ ആന്ദോളനിലും താങ്കൾ സജീവമാ യി പ്രവർത്തിച്ചിട്ടുണ്ടല്ലോ?

• അണക്കെട്ടുകൾക്കെതിരെയുള്ള ഇന്ത്യയിലെ ഏറ്റവും വ ലിയ ആദിവാസി ശക്തിപ്രകടനമായിരുന്നു 1990ൽ മധ്യപ്ര ദേശിലെ ഹർസൂവദിൽ നടന്നത്. ഇതിലൂടെയാണ് ഞാൻ ന ർമദാ ബച്ചാവോ ആന്ദോളനെക്കുറിച്ച് കേൾക്കുന്നത്. ഹൈ സ്കൂൾ വിദ്യാഭ്യാസത്തിൻെറ അവസാന വർഷമായിരുന്നു അത്. കൂടുകാരെപോലെ ഞാനും ഉപരിപഠനാർഥം അമേരി

26 | **⊕മാധ്വമം** ആഴ്ചപ്പതിപ്പ്



## ഐ.എഫ്.എഫ്.കെ - 2018 / സംഭാഷണം

ക്കയിലേക്ക് പോകാനുള്ള തയാറെടുപ്പിലായിരുന്നു. അവിട ത്തെ ഒരു യൂനിവേഴ്സിറ്റിയിൽ സ്കോളർഷിപ്പോടെ പ്രവേശ നം ലഭിച്ചതായിരുന്നു. പക്ഷേ, നർമദാ ബച്ചാവോ ആന്ദോള നവുമായി ബന്ധപ്പെട്ട് പ്രവർത്തിക്കാൻ തീരുമാനിച്ച ഞാൻ മുംബൈയിലേക്ക് പുറപ്പെട്ടു. 1991ലെ മണിബേലി സതൃഗ്ര ഹത്തിൽ പങ്കെടുത്താണ് ഞാൻ ആന്ദോളനിലെ പ്രവർത്ത നങ്ങൾക്ക് തുടക്കം കുറിക്കുന്നത്. ഡാമിനു വേണ്ടി കുടിയൊ ഴിപ്പിക്കപ്പെടുന്ന ആദ്യഗ്രാമത്തിലെ ജനം മുങ്ങിമരിക്കാൻ ത യാറായി സമരം ചെയ്യുകയായിരുന്നു. തുടർന്ന് പല സമര ങ്ങളിലും ഞാൻ സജീവമായി പങ്കെടുത്തു. പൊലീസ് മർദ നത്തെ തുടർന്ന് ആശുപത്രിയിൽ പ്രവേശിപ്പിക്കപ്പെട്ടു; അറ സ്റ്റ് ചെയ്യപ്പെട്ടു. ജീവിതത്തിലെ വളരെ പ്രധാനപ്പെട്ട കാല മാണിത്. ചുരുങ്ങിയ കാലംകൊണ്ട് ഇന്ത്യയിലെ രാഷ്ട്രീയാ വസ്ഥയെ കുറിച്ച് നേടിയ അറിവുകൾ വളരെ വലുതാണ്.

#### താങ്കൾ എങ്ങനെയാണ് സിനിമയിൽ എത്തിയത്?

• മാതാപിതാക്കൾ പണ്ടുമുതലേ സിനിമ കാണാൻ പോകു മായിരുന്നു. കുട്ടിയായിരിക്കെ എന്നെയും കൂടെ കൊണ്ടുപോ യി. ഞങ്ങൾ താമസിച്ചിരുന്നതിനു സമീപത്തായി ഒന്നിൽ കൂ ടുതൽ സിനിമാശാലകൾ ഉണ്ടായിരുന്നു. ജനപ്രിയ സിനിമക ളായിരുന്നു ഇവിടെയൊക്കെ പ്രദർശിപ്പിച്ചിരുന്നത്. പത്താം ക്ലാസിൽ പഠിക്കുന്ന സമയത്ത് നന്ദനിൽ വെച്ച് ഞാൻ റായി യുടെയും ഘട്ടക്കിൻെറയും സിനിമകളുമായി പരിചയപ്പെട്ടു. ഈ സിനിമകളിൽ ശരിക്കും കുടുങ്ങിപ്പോയി. 1990ൽ കൊൽ ക്കത്തയിൽ നടന്ന അന്താരാഷ്ട്ര ചലച്ചിത്ര മേളയിൽ ഞാ ൻ ദിവസവും ആറു സിനിമകൾ വീതം കണ്ടു. നർമദ ബച്ചാ വോ ആന്ദോളനുമായി ബന്ധപ്പെട്ട് മുംബൈയിൽ പ്രവർത്തി ക്കവെ സിനിമാ നിരൂപകനും ക്യൂറേറ്ററുമായ അമൃത് ഗാംഗ ർ നേതൃത്വം കൊടുത്തിരുന്ന സ്ക്രീൻ യൂനിറ്റ് എന്ന ഫിലിം സൊസൈറ്റിയിൽ അംഗമായി. ഇവിടെ വെച്ചാണ് ജീവിത ത്തിലാദ്യമായി വളരെ പ്രധാനപ്പെട്ട സിനിമകൾ കാണുന്ന ത്. അതിലൊന്ന് താർകോവ്സ്കിയുടെ സിനിമകളാണ്. ഇ ക്കാലത്ത് പല മേളകളിലും പങ്കെടുത്തു. നർമദാ ബച്ചാവോ ആന്ദോളൻെറ പ്രവർത്തനത്തിലും സാമൂഹിക പ്രവർത്തന ങ്ങളിൽ പൊതുവെയും മോഹഭംഗം സംഭവിച്ച ഞാൻ ഗാം ഗറിൻെറ ഉപദേശപ്രകാരം പുണെയിലേക്ക് താമസം മാറി. അങ്ങനെ പുണെ സർവകലാശാലയിൽ ആർക്കിയോളജി പ ഠിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കവെ ദിവസവും ദീർഘദുരം സൈക്കിളിൽ യാത്ര ചെയ്ത് ഇൻസ്റ്റിറ്റ്യൂട്ടിലെത്തി സിനിമകൾ കാണുമാ യിരുന്നു. ഈ സിനിമകൾ എന്നെ സിനിമാ സംവിധാനത്തി ൻെറ ലോകത്തേക്ക് തള്ളിയിടുകയായിരുന്നു. 1995ൽ ആ ദ്യ സിനിമ സംവിധാനം ചെയ്തു. ഇൻസ്റ്റിറ്റ്യൂട്ടിലെ സുഹൃ ത്തുക്കളായിരുന്നു സിനിമയിൽ പ്രവർത്തിച്ചത്.

വിദ്വാർഥി സ്റ്റൈപൻഡ് ഉപയോഗിച്ചായിരുന്നു താ ങ്കൾ സിനിമകൾ നിർമിച്ചിരുന്നത്. "എല്ലാവരും കാ റുകൾ വാങ്ങുന്നു, ഞാൻ സിനിമകൾ ഉണ്ടാക്കു ന്നു" എന്ന് താങ്കൾ പറയുകയുണ്ടായി. 2011നും 2017നുമിടയിൽ താങ്കൾ അഞ്ച് ഫീച്ചർ സിനിമകൾ സംവിധാനം ചെയ്തു. എങ്ങനെയാണ് ഇപ്പോൾ സി നിമക്കാവശ്യമായ പണം കണ്ടെത്തുന്നത്?

• എനിക്ക് സിനിമ തന്നെയാണ് ജീവിതം. അതൊരു തൊഴി ലല്ല. അതൊരു കലാതാൽപര്യംപോലുമല്ല. അത് അഗാധമാ യ ആത്മീയ പ്രയോഗമാണ്. അതിനാൽ ഞാൻ എല്ലാം സി



• 'ആപത്കലീൻ ത്രികാലിക'യിൽനിന്ന് ഒരു രംഗം

നിമക്ക് സമർപ്പിച്ചിരിക്കുന്നു. വരുമാനമെല്ലാം സിനിമയുണ്ടാ ക്കാനായി ഉപയോഗിച്ചു. സ്റ്റാൻഡ്ഫോർഡിൽനിന്നു ലഭി ച്ചിരുന്ന വിദ്യാർഥി സ്റ്റൈപൻഡിൽ നിന്ന് മിച്ചം വെച്ച തുക കൊണ്ടാണ് ആദ്യകാലത്തെ ഹ്രസ്വസിനിമകളും ആദ്യ ഫീ ചൂർ സിനിമയും നിർമിച്ചത്. പിന്നീട് ഒരു പ്രഫസറായി കുടു തൽ വരുമാനമുണ്ടാവുകയും അതുകൊണ്ടുതന്നെ കൂടുത ൽ പണം മിച്ചം വെക്കാനും കഴിഞ്ഞു. ഈ പണവും ഞാ ൻ സിനിമാ നിർമാണത്തിനായി ഉപയോഗിച്ചു. അനലോഗി ൽനിന്ന് ഡിജിറ്റലിലേക്ക് സിനിമ മാറിയതോടെ പകുതി പ ണംകൊണ്ട് സിനിമ ഉണ്ടാക്കാമെന്നായി. ഈ സമയത്താ ണ് സ്വതന്ത്ര സിനിമകൾക്ക് ധനസഹായം നൽകുന്ന ജർമ നിയിൽ നിന്നുള്ള ക്രിസ്റ്റീന കോൺറാഡിനെ പരിചയപ്പെ ടുന്നത്. എൻറ ദർശനത്തിലും സിനിമാഭ്രാന്തിലും അവർ വലിയ വിശ്വാസം അർപ്പിച്ചു. എൻെറ നാല് സിനിമകളുടെ പോസ്റ്റ് പ്രൊഡക്ഷനിലും അവരുടെ സഹായം ഉണ്ടായി രുന്നു. ആദ്യം മുതൽതന്നെ എനിക്ക് വൃക്തമായ ധാരണയു ണ്ടായിരുന്നു, ഞാൻ വല്ലതും സമ്പാദിക്കുന്നു എങ്കിൽ അത് പദവികൾ നേടാനോ സ്വത്ത് സമ്പാദിക്കാനോ കാറുകൾ വാ ങ്ങാനോ ആയിരിക്കില്ല ഉപയോഗിക്കുക. എൻെറ നിലനിൽ പിന് ആവശ്യമായത് കഴിഞ്ഞ് മിച്ചം വരുന്ന തുക സിനിമ ഉ ണ്ടാക്കാനായിരിക്കും ഉപയോഗിക്കുക.

#### താങ്കളുടെ സിനിമകളുടെ പ്രദർശനത്തെക്കുറിച്ച്?

• അസാധാരണവും സങ്കീർണവും സാമ്പ്രദായിക ശൈലി കളെ ലംഘിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന എൻെറ സിനിമകൾ സാ ധാരണ രീതിയിലുള്ള പ്രദർശനവേദികളിൽ പ്രദർശിപ്പിക്കാ ൻ ബുദ്ധിമുട്ടാണ്. ഗാലറികളിലും മ്യൂസിയങ്ങളിലും ചലച്ചി ത്രമേളകളിലും യൂനിവേഴ്സിറ്റികളിലുമാണ് സാധാരണയാ യി എൻെറ സിനിമകൾ പ്രദർശിപ്പിക്കുന്നത്. മറ്റൊന്ന്, എെ ൻറ സിനിമകളിൽ തൽപരരായ ഏതാനും മനുഷ്യർ ഈ ലോ കത്തിൽ ഉള്ളതിനാൽ ഞാൻ ഭാഗ്യവാനാണ്. ഇവർ എൻെറ സിനിമകൾ പ്രദർശിപ്പിക്കുന്നതിൽ പ്രതിജ്ഞാബദ്ധരാണ്. മും ബൈയിലെ Chatterjee & Lalordo Mortimeer Chatterjee, Tara Lal, ന്യൂയോർക്കിലെ Aicaon Gallaryയുടെ Projjal Dutta, കൊൽക്കത്തയിലെ Experimenter Galleryയുടെ പ്രതീക്, പ്രിയങ്ക രാക തുടങ്ങിയവർ എന്നെ പിന്തുണച്ച് അ ന്നും ഇന്നും എൻെറ സിനിമകൾ പ്രദർശിപ്പിക്കുന്നു.

#### ·ആപത്കലീൻ ത്രികാലിക<sup>,</sup> സെല്ലുലോയ്ഡിലാണ ല്ലോ ചിത്രീകരിച്ചത്? ഡിജിറ്റൽ സിനിമയുടെ ഈ യു ഗത്തിലും എന്തുകൊണ്ടായിരുന്നു അത്?

• 16 എം.എമ്മിലാണ് 'ആപത്കലീൻ ത്രികാലിക' ചിത്രീകരി ച്ചത്. 2009ലാണ് ഞാൻ ഈ സിനിമയുടെ ജോലി തുടങ്ങിയ ത്. അതായത്, ഡിജിറ്റൽ അധിനിവേശം ശക്തമാകുന്നതിന് മുമ്പ്. അന്ന് സിനിമയെടുക്കാൻ ആളുകൾ ഏറെ ഇഷ്ടപ്പെട്ടി രുന്നത് 35 എം.എമ്മും 16 എം.എമ്മുമായിരുന്നു. വിഡിയോ യിൽ വിശ്വസിക്കുന്ന ഒരാളായിരുന്നില്ല ഞാൻ. അതിനാൽ, 16 എം.എമ്മിൽ ചിത്രീകരണം തുടങ്ങി. ഈ സിനിമയുടെ ചി ത്രീകരണം തുടങ്ങാൻ മൂന്ന് വർഷത്തോളമെടുത്തു. എഡി റ്റ് ചെയ്യാനും ശബ്ദലേഖനത്തിനും വീണ്ടുമൊരു നാലു വ ർഷവും. അതിനിടയിൽ ഞാൻ മൂന്ന് സിനിമകൾ എടുത്തു-'കഠോപനിഷത്ത്' (2011), 'രതി ചക്രവ്യൂഹ്' (2013), 'കൽക്കി മന്ദാൻകഥ' (2015). 'രതി ചക്രവ്യൂഹ്' പൂർണമായും ഡിജിറ്റ ൽ സിനിമയാണ്. മറ്റ് രണ്ട് സിനിമകൾ സങ്കര സിനിമകളാ ണ്. 16 എം.എമ്മും ഡിജിറ്റൽ സിനിമാറ്റോഗ്രഫി കാമറയും ചിത്രീകരണത്തിന് ഉപയോഗിച്ചു. 'കഠോപനിഷത്ത്' റെഡ് 4K ഡിജിറ്റൽ കാമറയിലും സൂപ്പർ 16 കാമറയിലുമാണ് ചി ത്രീകരിച്ചത്. 'കൽക്കിമന്ദാൻകഥ'യുടെ ഭൂരിഭാഗവും സൂപ്പർ 16 കാമറയിലും കുറച്ച് ഭാഗം ഡിജിറ്റൽ കാനൻ 5ഡി കാമറ യിലുമാണ് ചിത്രീകരിച്ചത്.

### സെല്ലുലോയ്ഡും ഡിജിറ്റൽ കാമറയും മാറിമാറി ഉപ യോഗിക്കുന്നത് താങ്കളുടെ സിനിമാ രീതിയെ എങ്ങ നെയാണ് സ്വാധീനിച്ചത്?

• 2009നും 2016നും ഇടയിൽ ലോകമെങ്ങും സിനിമാ നിർമാ ണ രീതിയിൽ ഒരു പരിവർത്തനത്തിൻെറ കാലഘട്ടമായിരു ന്നു. ഞാൻ ഈ സിനിമയുടെ ജോലി തുടങ്ങിയപ്പോൾ, സാ ങ്കേതികമായി കൂടുതൽ സ്വീകാര്യമായ ചിത്രീകരണോപാധി സെല്ലുലോയ്ഡായിരുന്നു. സെല്ലുലോയ്ഡ് പ്രോസസ് ചെ യ്യുകയും പ്രിൻറ് ചെയ്യുകയും ചെയ്യുന്ന മികവുറ്റതും ചെല വ് കുറഞ്ഞതുമായ നിരവധി ലാബുകൾ അപ്പോഴും ഇന്ത്യയി ലുണ്ടായിരുന്നു. അറീഫ്ലെക്സ്, ആറ്റൺ എന്നിവ ആ സമയ ത്തും സിനിമാ കാമറകൾ നിർമിച്ചിരുന്നു. കൊഡാക്കിൻെറ യും ഫുജിയുടെയും സെല്ലുലോയ്ഡ് ഫിലിമുകൾ അപ്പോ ഴും ലഭ്യമായിരുന്നു. എന്നാൽ, 2016ഓടെ, സിനിമാ നിർമാണ മേഖല സമൂലമായ ഒരു സാങ്കേതിക മാറ്റത്തിന് വിധേയമാ യി. സെല്ലുലോയ്ഡ് ഫിലിമിൻെറ ഉൽപാദനം ഫുജി 2013ൽ അവസാനിപ്പിച്ചു. അറിഫ്ലെക്സും ആറ്റണും 2012ൽ സിനി മാ കാമറകളുടെ നിർമാണം നിർത്തി. സാവധാനം, ലോക മെങ്ങുമുള്ള ഫിലിം പ്രോസസിങ് ലബോറട്ടറികൾക്കും താ ഴ്വീണു. 2009ൽ ഇന്ത്യയിൽ ഒരു ഡസനോളം ഫിലിം പ്രോ സസിങ് ലാബുകൾ ഉണ്ടായിരുന്നു. ഇപ്പോൾ, മുംബൈയി ലെ ഒരു ലബോറട്ടറിയിൽ മാത്രമാണ് ഫിലിമുകൾ പ്രോസ സ് ചെയ്യുന്നതും പ്രിൻറ് എടുക്കുന്നതും.

സിനിമാ പ്രദർശനത്തിലും കാര്യമായ മാറ്റമുണ്ടായി. പത്തു വർഷത്തിനിടെ, ഡിജിറ്റൽ പ്രദർശനം സെല്ലുലോയ്ഡ് പ്രദ ർശനത്തെ പൂർണമായി പുറത്താക്കിക്കഴിഞ്ഞു.

സിനിമയെന്ന സങ്കൽപത്തിന് അപാരമായ മാറ്റമാ ണുണ്ടായിരിക്കുന്നത്. പരമ്പരാഗത കലാരൂപങ്ങ ൾക്കിടയിലെ അതിരുകൾ മാഞ്ഞുപോയി. വിവിധ മാ ധ്യമങ്ങൾക്കിടയിൽ പുതിയ കൂടിച്ചേരലുകളും കൂട്ടാ യ പ്രവർത്തനങ്ങളും സംഭവിക്കുകയാണ്..?

• അതെ, അത് സതൃമാണ്. സിനിമയുടെ രൂപങ്ങളും ഉള്ളട ക്കവും സ്ഥിരമായി മാറിക്കൊണ്ടിരിക്കുകയാണ്. എന്നാൽ, കഴിഞ്ഞ ഒരു ദശകത്തിലെ നിർണായകമായ പരിവർത്തനം എന്ന് പറയുന്നത് സിനിമയുടെ പ്രദർശനം അനലോഗിൽനി ന്ന് ഡിജിറ്റൽ സങ്കേതത്തിലേക്ക് മാറിയതാണ്. ഞാൻ മുമ്പ് പറഞ്ഞതുപോലെ, സിനിമയുടെ ഡിജിറ്റൽവത്കരണം നി ർമാണ രീതിയെ മാറ്റിമറിച്ചു. എന്നാൽ, ഏറ്റവും ദൂരവ്യാപക പരിവർത്തനമുണ്ടായത് സിനിമാ പ്രദർശനത്തിലാണ്. അ നലോഗ് കാലത്ത്, വലിയ ഓഡിറ്റോറിയങ്ങളിൽ ഒരേസമ യം നൂറുകണക്കിന് പ്രേക്ഷകർക്കുമുന്നിൽ 35 എം.എം അ ല്ലെങ്കിൽ 16 എം.എം പ്രൊജക്ഷനിലാണ് സിനിമ പ്രദർശി പ്പിക്കപ്പെട്ടത്. സിനിമ ഒരു സാമൂഹിക പ്രവർത്തനമായി പ്രേ ക്ഷകർ അനുഭവിച്ച അവസരമാണ് അത്.



അസാധാരണവും സങ്കീർണവും സാമ്പ്രദായിക ശൈലികളെ ലംഘിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന എൻെറ സിനിമകൾ സാധാരണ രീതിയിലുള്ള പ്രദർശന വേദികളിൽ പ്രദർശിപ്പിക്കാൻ ബുദ്ധിമുട്ടാണ്.

വിഡിയോ ടെക്നോളജിയുടെ വരവോടെ, ടെലിവിഷൻ വ്യാപകമായി. സിനിമ എന്നത് ഒരു കുടുംബകാര്യമായി. സി നിമ സാമുഹികതലത്തിലുള്ള അനുഭവം എന്ന നിലയിൽനി ന്ന് സ്വീകരണ മുറിയിലെയോ ബെഡ് റൂമിലെയോ സ്വകാര്യ അനുഭവമായി മാറി. ഡിജിറ്റൽ ടെക്നോളജിയുടെ വരവോ ടെ, സിനിമ കൂടുതൽ സ്വകാര്യമായി. ലാപ്ടോപ്പിലേക്കോ ഫോണിലേക്കോ അല്ലെങ്കിൽ ടാബ്ലെറ്റിലേക്കോ സിനിമാ അനുഭവം ചുരുങ്ങി.

പ്രേക്ഷകരുടെ ഈ ചിതറിത്തെറിക്കൽ സിനിമ കാണുന്ന അനുഭവത്തെതന്നെ മാറ്റിമറിച്ചു. ഒരു ഇരുട്ടുമുറിയിൽ ഇരു ന്ന് സിനിമ കാണുക മാത്രം ചെയ്യുക എന്ന രീതി മാറി. പക രം, അതൊരു തുടർച്ചയില്ലാത്ത അനുഭവമായി. ഇന്ന് ഭൂരി ഭാഗം സിനിമകളും ലാപ്ടോപ്, മൊബൈൽപോലുള്ള വൃ ക്തിഗത ഉപകരണങ്ങളിൽ പലപ്പോഴായി കാണുന്നതാണ്. ഇനിയങ്ങോട്ട് സിനിമ കാണൽ എന്നത് സാമൂഹികമായ ഒ രു സംഭവമല്ല. മറിച്ച്, അതൊരു വ്യക്തിപരമായ കാര്യമാണ്. ഈ മാറ്റം വിവിധ തരത്തിലുള്ള ദൃശ്യാവിഷ്കാരങ്ങൾക്കും ജ ന്മം നൽകി. നെറ്റ്ഫ്ലിക്സ് പരമ്പര ഇതിന് ഉദാഹരണമാണ്. സിനിമ കാണുക എന്നത് പുസ്തകം വായിക്കുന്നതുപോ

28 | എമാധ്വമം ആഴ്ചപ്പതിപ്പ്



## ഐ.എഫ്.എഫ്.കെ - 2018 / സംഭാഷണം

ലെയായി എന്നു പറയാം. കാരണം, പ്രേക്ഷകർക്ക് അവരു ടെ ഇഷ്ടത്തിനനുസരിച്ച് സിനിമ കണ്ട് പൂർത്തിയാക്കാം. ഇഷ്ടമുള്ളപ്പോൾ എഴുന്നേറ്റ് പോവുകയും വീണ്ടും കാണു കയും ചെയ്യാം. അനലോഗിൻെറകാലത്ത് ഇല്ലാതിരുന്ന ആ വിഷ്കാര രൂപങ്ങളാണ് ഇതത്തുേടർന്ന് രൂപപ്പെട്ടുവന്നത്. ഷോർട്ട് ഫിലിം (യൂട്യൂബിൽ സാധാരണം), സിനിമ പോലെ ദൈർഘ്യമുള്ള എപ്പിസോഡുകൾ (സേക്രഡ് ഗെയിംസ് പോലെ നെറ്റ്ഫ്ലിക്സിൽ സാധാരണമായത്) തുടങ്ങിയവ ഇങ്ങനെയുണ്ടായതാണ്.

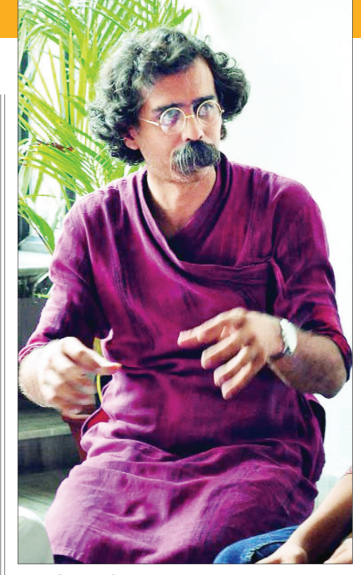
പ്രദർശന ശാലകളും മാറിക്കഴിഞ്ഞു. മൾട്ടിപ്ലക്സു കളുടെ ഇക്കാലത്ത്, താങ്കളുടെ സിനിമകൾ മും ബൈയിലെ ചാറ്റർജി **&** ലാൽ പോലുള്ള ആർട്ട് ഗാല റികളിലാണ് പ്രദർശിപ്പിക്കുന്നത്?

• ചലനചിത്രങ്ങളുടെ കുത്തിയൊഴുക്ക് 1970കളിലെ വിഡി യോ ടെക്നോളജിയുടെ ആവിർഭാവത്തോടെയാണ് തുടങ്ങി യത്. വംശാവലിപരമായി പറഞ്ഞാൽ, ഈ ചലന ചിത്രങ്ങ ളുടെ വരവ് സിനിമയെക്കാൾ കലാപാരമ്പര്യത്തിൽനിന്നാണ്. സിനിമയുടെ യുക്തി അട്ടിമറിക്കപ്പെട്ടു. ചലനചിത്രങ്ങൾ ശിൽപകലയുടെയും ഇൻസ്റ്റലേഷരൻറയും ഭാഗമായി കണക്കാക്കപ്പെട്ടു. അത് മോണിറ്ററിലെ ഒരു ചിത്രമായാലും അല്ലെങ്കിൽ വിഡിയോയുടെയും പ്രൊജക്ടറുകളുടെയും സഹായത്തോടെയുള്ള പ്രദർശനമായാലും.

ബഹുവിധ മാധ്യമങ്ങളിലൂടെയുള്ള പ്രദർശനം ലക്ഷ്യമിട്ട് കറുത്ത പെട്ടിക്ക് പകരം വൈറ്റ് ക്യൂബുകളിലാണ് അവ പ്ര ദർശിപ്പിച്ചത്. ഈ ചലന ചിത്രങ്ങൾ മിക്കതും ആഖ്യാനേത രമായിരുന്നു. ഘടനാപരമായി ഓഡിറ്റോറിയങ്ങളിൽ കാണു ന്ന ആഖ്യാന സിനിമയെക്കാൾ അമേരിക്കയിലെയും യൂറോ പ്പിലെയും യുദ്ധാനന്തര അവന്ത് ഗാർദ് സിനിമാ രീതികളോ ട് ചേർന്നുനിൽക്കുന്നതായിരുന്നു അവ. ഈ രണ്ട് രീതിക ൾക്കുമിടയിൽ വ്യക്തമായ വേർതിരിവ് ഉണ്ടായിരുന്നു. എ ന്നാൽ, ഡിജിറ്റൽ സിനിമയുടെ കുത്തൊഴുക്കിൽ ഈ രീതി കൾ മങ്ങിപ്പോയി. സിനിമാ നിർമാണം ചെലവ് കുറഞ്ഞതും താങ്ങാനാവുന്നതുമായി. അതോടൊപ്പം, കൊണ്ടുനടക്കാവു ന്ന ഡിജിറ്റൽ പ്രദർശനത്തിൻെറ വിശ്വാസൃത ഓഡിറ്റോറിയ ങ്ങളിലേതിനൊപ്പവുമായി. ക്രമേണ, ഗാലറികളിലെ വൈറ്റ് ക്യൂബ് ബ്ലാക്ബോക്സുകളിലേക്ക് പരിവർത്തനം ചെയ്യപ്പെ ട്ടു. ചാറ്റർജി & ലാൽ പോലുള്ള ഗാലറികളിലെ എൻെറ സി നിമയുടെ പ്രദർശനം ഈ പരിവർത്തനത്തിൻെറ ഫലമാണ്.

"നന്മയുടെ സംരക്ഷണത്തിനായും ദുഷ്ടരെ നിഗ്ര ഹിക്കാനും ധർമം സംസ്ഥാപിക്കാനും യുഗ യുഗാന്ത രങ്ങളിൽ ഞാൻ അവതാരമെടുക്കും" എന്ന് ഭഗവദ് ഗീതയിൽ പറയുന്നു. സിനിമയെക്കുറിച്ച് ചിന്തിക്കു മ്പോൾ താങ്കളെ ഈ വാക്കുകളാണോ സ്വാധീനിക്കു ന്നതെന്ന് ഞാൻ സംശയിക്കാറുണ്ട്..?

• 'ആപത്കലീൻ ത്രികാലിക'യെക്കുറിച്ച് പറയുമ്പോൾ താ ങൾ ഗീത ഉദ്ധരിക്കുന്നത് കൗതുകകരമാണ്. ഭഗവദ്ഗീത വൃ ക്തിനിഷ്ഠമായ കൃതിയാണ്. ഇന്ത്യൻ ജാതിവൃവസ്ഥയുടെ മിക്ക വക്താക്കളും ഇതിനെ അപ്രധാന കൃതിയായാണ് പ രിഗണിച്ചത്. പുരാതന ഇന്ത്യയിൽ ഇതൊരു പ്രചാരമുള്ള കൃതിയായിരുന്നില്ല. ഉദാഹരണത്തിന്, കഴിഞ്ഞ സഹസ്രാ ബ്ദത്തിൽ ഒരു ഡസനിൽ താഴെ നിരുപണങ്ങളാണ് ഭഗവ ദ് ഗീതയെക്കുറിച്ച് ഉണ്ടായത്. എന്നാൽ, കഴിഞ്ഞ നൂറ്റാണ്ടി



• ആഷിഷ് അവികുന്തക്

ൽ മാത്രം നൂറുകണക്കിന് പരിഭാഷകളും നിരൂപണങ്ങളുമു ണ്ടായി! ഹിന്ദുമതത്തെ ഉയർത്തിക്കാട്ടുന്ന ഗ്രന്ഥമെന്ന നി ലയിൽ ഭഗവദ് ഗീതക്ക് പ്രാമുഖ്യം ലഭിക്കുന്നത് സ്വാതന്ത്ര്യ സമര പ്രക്ഷോഭ നാളുകളിലെ ദേശീയതയുടെ ഉദയത്തോ ടെയാണ്. 20ാം നൂറ്റാണ്ടിൻെറ തുടക്കത്തോടെ, ആധുനിക ഹിന്ദു നവോത്ഥാനത്തിൻെറ പ്രതീകമായി ഇത് അവതരി പ്പിക്കപ്പെട്ടു. സമകാലിക ഹിന്ദുമതത്തിൽ ഇതിൻെറ പ്രചാ രത്തിന് കാരണം 1785ലെ ഇംഗ്ലീഷ് പരിഭാഷയാണെന്ന് പ ണ്ഡിതന്മാർ വാദിക്കുന്നു. തങ്ങളുടെ ക്രിസ്തൃൻ ബൈബിളി ൻെറ അനുകരണമെന്ന നിലയിൽ ഹിന്ദു ദൈവശാസ്ത്രത്തി ൻെറ ഗ്രന്ഥമായി കൊളോണിയൽ ഭരണകൂടം ഭഗവദ്ഗീത ക്ക് അംഗീകാരം നൽകി.

വാറൻ ഹേസ്റ്റിങ്സിൻെറ കാലമായിരുന്നു അത്. പുതു തായി കീഴടക്കിയ ജനങ്ങളെ ഭരിക്കുന്നതിന് സമ്പൂർണമാ യ വിജ്ഞാന ശാസ്ത്രത്തിനായുള്ള കൊളോണിയൽ അധിനിവേശകരുടെ അടങ്ങാത്ത അഭിവാഞ്ഛ അവരിൽ ദൃ ശ്യമായിരുന്നു. അദ്ദേഹത്തിൻെറ കാലത്താണ് മനുസ്മൃതി നിയമഗ്രന്ഥമായും ഭഗവദ് ഗീത ആത്മീയ ഗ്രന്ഥമായും അ വതരിപ്പിക്കപ്പെട്ടത്. ഇവിടെ ശ്രദ്ധിക്കേണ്ട ഒരു കാര്യമുണ്ട്.

18ാം നൂറ്റാണ്ടിൽ ബംഗാൾ മുഖ്യമായും ഒരു താന്ത്രിക ലോ കമായിരുന്നു. ഗീതയും ഉപനിഷത്തുകളും പോലുള്ള കൃ തികൾ ബ്രാഹ്മണരായ കുലീന വിഭാഗം നേരത്തേ സ്വായ ത്തമാക്കിയിരുന്നു. പുതിയ ഭരണാധികാരികളെ മതകാര്യ ങ്ങളിലും സാംസ്കാരിക കാര്യങ്ങളിലും ഉപദേശിച്ചിരുന്ന ത് ഇവരായിരുന്നു. ഇന്ത്യൻ സ്വാതന്ത്ര്യ സമര പ്രസ്ഥാനത്തി ൻെറ തുടക്കത്തോടെ, ഗാന്ധി, തിലക് തുടങ്ങിയ വലതുപ ക്ഷവാദികൾ ഉൾപ്പെടെ എല്ലാ വിഭാഗം ദേശീയവാദികൾക്കും ഭഗവദ്ഗീത സ്വീകാര്യമായി.

ഭഗവദ് ഗീത ഒരു ആധുനിക ഗ്രന്ഥമാണെന്നാണ് താ ങ്കൾ പറയുന്നത്?

• അല്ല, ഹിന്ദുമതത്തിൻെറ അടിസ്ഥാന ഗ്രന്ഥമാണ് ഭഗവ ദ് ഗീതയെന്നത് കൊളോണിയൽ ആധുനികതയുടെ സൃഷ് ടിയാണ്. കൊളോണിയൽ ഭരണകൂടത്തിൽ സ്വാധീനം ലഭി ച്ച ഒരു വിഭാഗം കുലീന ഹിന്ദുക്കൾ (ബംഗാളി വൈഷ്ണ വ ബ്രാഹ്മണർ) മാത്രം പ്രധാനമായി കരുതിയ ഗ്രന്ഥമായി രുന്നു ഭഗവദ് ഗീത.

പാർഥ ചാറ്റർജി പറയുന്നതുപോലെ, പാശ്ചാതൃ സംസ്കാ രത്തിൻെറ ഉൽപന്നങ്ങളായ ആധുനിക ദേശീയ വാദികളാ ണ് ഭഗവദ് ഗീതയെ മുഖ്യധാരയിലേക്ക് ഉയർത്തിയത്. അതീ വ സങ്കീർണവും വൈജാതൃം നിറഞ്ഞതുമായ പ്രപഞ്ചത്തി ലേക്കുള്ള ഏക താക്കോൽ എന്ന സങ്കൽപത്തിൽ ഭഗവദ്ഗീ ത മയങ്ങികിടക്കുകയാണ്. ഭയാനകമാംവിധം വൈവിധ്യമാ ർന്ന വ്യാഖ്യാനങ്ങൾക്കിടയാക്കുന്ന ഈ ഗ്രന്ഥത്തിൻെറ അ ങ്ങയേറ്റം സുക്ഷ്മമായ അർഥതലങ്ങൾ ഇത് കുടുതൽ ഗൗര വമുള്ളതാക്കുന്നു. ഉദാഹരണത്തിന്, സമാധാന വാദിയായ ഗാന്ധിയും നാസി ഫാഷിസ്റ്റായ ഹെൻറിച്ച് ഹിംലറും ഈ കൃതിയെ ബൈബിൾ എന്ന് വിളിച്ചു. ഹോളോകാസ്റ്റിൻെ റ ആസൂത്രകനായ ഹിംലർ ജൂതന്മാരുടെ നിഗ്രഹത്തെ ന്യാ യീകരിക്കാൻ ഭഗവദ് ഗീതയുടെ യുക്തിയെ കൂട്ടുപിടിച്ചു. ഭ ഗവദ് ഗീത കേവലം ഹൈന്ദവ ഗ്രന്ഥമല്ല. വൈഷ്ണവ ദൈ വശാസ്ത്രത്തിൻെറ കേന്ദ്ര ബിന്ദുവായ കൃതിയാണ് ഇത്. മു ഖ്യമായും വൈഷ്ണവ പരിപ്രേക്ഷ്യത്തിൽനിന്ന് ഹിന്ദുമത ത്തിൻെറ വിവിധ കൈവഴികളെ ഒരുമിപ്പിക്കാനുള്ള ഉദ്യമമാ ണ് ഈ കൃതി നടത്തുന്നത്. ഒരർഥത്തിലും 'ആപത്കലീൻ ത്രികാലിക'യെ ഈ കൃതി സ്വാധീനിച്ചിട്ടില്ല. താങ്കൾ ചൂണ്ടി ക്കാട്ടിയ വരികളുടെ കാര്യത്തിൽപ്പോലും. വേണമെങ്കിൽ, മു ൻപ് ഞാനെടുത്ത 'കൽക്കിമന്ദാൻകഥ'യെ ഈ വരികളുടെ പരിസരത്തുനിന്ന് മനസ്സിലാക്കാവുന്നതാണ്. വിഷ്ണുവി ൻെറ പത്താമത്തെയും ഈ സിനിമയിലെയും അവതാരമാ യ കൽക്കിയെക്കുറിച്ചുള്ള അന്വേഷണത്തിൽ ആരംഭിക്കു ന്ന സിനിമയാണ് ഇത്. ദുഷ്ടരെ നിഗ്രഹിക്കാനും ധർമ സം സ്ഥാപനത്തിനുമായി കലിയുഗത്തിൽ വരുമെന്ന് വിശ്വസി ക്കപ്പെടുന്ന അവതാരമാണ് കൽക്കി. സാമുവൽ ബെക്കറ്റി ൻെറ ഗോദോയെപ്പോലെ ഇനിയും വരാനിരിക്കുന്ന വിഷ്ണു വിൻെറ ഈ അവതാരത്തിൽനിന്നാണ് കൽക്കിമന്ദാൻകഥ പിറവിയെടുക്കുന്നത്. താന്ത്രിക തത്ത്വമീമാംസയെ ആസ്പ ദമാക്കിയാണ് 'ആപത്കലീൻ ത്രികാലിക' എടുത്തിട്ടുള്ളത്.

ഇന്ത്യയിൽ മതത്തിൻെറ കാര്യത്തിൽ ഒരു നവോ ത്ഥാന പ്രക്രിയ നടക്കുകയാണ്. പുരോഗമന നിലപാ ടുകൾക്ക് പേരുകേട്ട കേരളത്തിൽപോലും നിരവധി ക്ഷേത്രങ്ങളാണ് നിർമിക്കപ്പെടുന്നത്. സമാന രീതിയി ൽ, നാശോന്മുഖമായ നിരവധി ക്ഷേത്രങ്ങൾ പുനരു ദ്ധരിക്കപ്പെടുന്നു. കേരളത്തിൽ പ്രാദേശിക ദേവന്മാ ർക്കും ദേവിമാർക്കുമായി നിരവധി ക്ഷേത്രങ്ങളുണ്ട്. ഇവിടെ പൂജ ചെയ്യുന്നത് ബ്രാഹ്മണരല്ല. ഉത്സവകാല ത്ത് താഴ്ന്ന ജാതിയിൽപ്പെട്ട ആളുകൾ ദൈവിക പ രിവേഷത്തിലേക്ക് പരിവർത്തനം ചെയ്യപ്പെടുകയും ദക്തർക്കുമുന്നിൽ കെട്ടിയാടുകയും ചെയ്യുന്നു. യഥാ ർഥ ജീവിതത്തിൽ താഴ്ന്ന ജാതിയിൽപ്പെട്ട ഈ ആ ളുകൾക്ക് കുലീന ജാതിയിൽപ്പെട്ടവർക്കൊപ്പം സ്ഥാന മില്ല. സ്വഭാവത്തിൽ പൂർണമായും ദ്രാവിഡ സംസ്കാരമാണ് ഇത്. എന്നാൽ, അടുത്തകാലത്ത് ഈ പ്രാദേ ശിക ദൈവങ്ങള സംസ്കൃതവുമായും ബ്രാഹ്മണ സം സ്കാരവുമായും ബന്ധിപ്പിക്കാനുള്ള പ്രവണതയു ണ്ട്. ഇതുവഴി, തദ്ദേശീയമായ സംസ്കാരത്തെ തുടച്ചു നീക്കാനാണ് അവർ ശ്രമിക്കുന്നത്?

• മതം എന്നത് ചലനാത്മകമായ ഒരു സാംസ്കാരിക പ്രക്രി യയാണ്. ഇത് എല്ലായ്പോഴും ചലനാത്മകമാണ്. നാം ഹി ന്ദുമതം എന്ന് വിളിക്കുന്നതിൻെറ കാര്യത്തിൽ, ആവർത്തന



ഹിന്ദുമതത്തിൻെറ അടിസ്ഥാന ഗ്രന്ഥമാണ് ഭഗവദ് ഗീതയെന്നത് കൊളോണിയൽ ആധുനികതയുടെ സൃഷ്ടിയാണ്.

വും തുടച്ചുമായ്ക്കലും പുനരാവിഷ്കാരവും പുനഃപ്രതിഷ്ഠ യുമെല്ലാം അതിൻെറ വ്യക്തിത്വത്തിൻെറ സ്ഥായീഭാവമാണ്. ഹിന്ദുമതം എന്നത് തെറ്റായ പ്രയോഗമാണ്. അത് ഒരു ഏകീ കൃത മതമോ വീക്ഷണഗതിയോ അല്ല. പരസ്പരം സംഘർഷ ത്തിലേർപ്പെട്ട ആശയങ്ങളുടെയും ആചാരങ്ങളുടെയും സം സ്കാരങ്ങളുടെയും സങ്കൽപങ്ങളുടെയും കൂടാരമാണ്. കൊ ളോണിയൽ ഇൻഡോളജിസ്റ്റുകളും തുടർന്ന് ദേശീയവാദി കളായ ചരിത്രകാരന്മാരും ഇപ്പോൾ യാഥാസ്ഥിതിക ചരിത്ര കാരന്മാരും സുസ്ഥിരവും മാറ്റമില്ലാത്തതുമായ മൗലിക ഹി ന്ദുമതത്തെയാണ് അവതരിപ്പിക്കുന്നത്. നാനാത്വങ്ങളെയും വൈവിധ്യങ്ങളെയും അവർ ഊന്നിപ്പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. എന്നാൽ, വിശാലമായ പരിസരത്ത് സാരാംശം അവതരിപ്പിക്കാനാണ് അ വർ ശ്രമിച്ചത്. ഇത് സത്യത്തിൽനിന്ന് അകലെയാണ്. താങ്കൾ ചൂണ്ടിക്കാണിച്ച കേരളത്തിലെ ഉദാഹരണങ്ങൾ അസാധാര ണമല്ല. ഈ നവോത്ഥാനവും പുനഃപ്രതിഷ്ഠയും പുനരാവി ഷ്കാരവുമെല്ലാം ദൈവശാസ്ത്ര തത്ത്വസംഹിതയിൽ പ്രധാ നമാണ്. ആധുനികതയും വിശേഷിച്ച് അതിൻെറ ബഹുരൂപ ങ്ങളായ അച്ചടി (പത്രങ്ങൾ, ജേണലുകൾ, കലണ്ടർ, ചിത്രക ല), സിനിമ (ആദ്യകാല ഇന്ത്യൻ സിനിമകൾ അങ്ങേയറ്റം മത

30 | ⊛**മാധ്വമം** ആഴ്ചപ്പതിപ്പ്



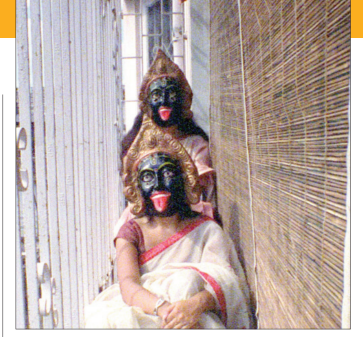
#### 🕨 ഐ.എഫ്.എഫ്.കെ - 2018 / സംഭാഷണം

പരമായിരുന്നു), ടെലിവിഷൻ (മതപരമായ പരമ്പരകൾ, ബാ ബാ രാംദേവിൻെറയും ആശാറാം ബാബയുടെയും രീതിയിലു ള്ള ടെലി വേദ പ്രഭാഷണങ്ങൾ) മാധ്യമങ്ങളും ഇപ്പോൾ സാ മൂഹിക മാധ്യമങ്ങളും ആധുനിക ഹിന്ദുമതത്തിൻെറ സാമൂ ഹിക, സാംസ്കാരിക, ധാർമിക തത്ത്വസംഹിതയെ സജീവ മായി കടഞ്ഞെടുത്തുകൊണ്ടിരിക്കുകയാണ്. പുരാതനവും പ്രാചീനവും മൗലികവുമെന്ന് നാം കരുതുന്ന ഈ മതത്തിെ ൻറ സ്വഭാവം യഥാർഥത്തിൽ ആഴത്തിലുള്ള ആധുനികത യാണ്. ആധുനിക പൂർവ ഹിന്ദുമതം ഭൂമിശാസ്ത്രപരമായും ഭാഷാപരവുമായി ചിതറിക്കിടന്ന പ്രദേശങ്ങളിലെ അങ്ങേയ റ്റം പ്രാദേശികവും വൈജാതൃം നിറഞ്ഞതുമായ ആചാരങ്ങ ളുടെ സങ്കലനമായിരുന്നു. സമകാലിക ഹിന്ദുമതമാകട്ടെ, രാ ഷ്ട്രീയപരവും സാംസ്കാരികവുമായ ഒരു ഏകാത്മകതയി ലേക്ക് നീങ്ങിക്കൊണ്ടിരിക്കുകയാണ്. ഹിന്ദുത്വ പ്രതൃയശാ സ്ത്രമാണ് ഇതിൻെറ ദൃഷ്ടാന്തം. ഈ രാഷ്ട്രീയ-മത കൂട്ടു കെട്ട് ഹിന്ദുമതത്തിലെ വൈജാതൃങ്ങളുടെ കഴുത്ത് ഞെരി ച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുകയാണ്. അതിനാൽ, കേരളത്തിൽ മാത്രമ ല്ല ബംഗാളിലും മറ്റിടങ്ങളിലും ബ്രാഹ്മണരുടേതല്ലാത്ത ദേവ ന്മാരും ദേവതമാരും ശക്തമായ തിരിച്ചുവരവ് നടത്തുകയാ ണ് എന്നതിൽ അത്ഭുതമില്ല.

ആധുനിക ഹിന്ദുമതത്തിലെ ശക്തമായ വൈരുധ്യങ്ങളാ യാണ് അവയെ മനസ്സിലാക്കേണ്ടത്. അതായത്, മൗലികമാ യ അർഥത്തിൽ തദ്ദേശീയമായ ഒന്നില്ല. നിരന്തരമായ പരി വർത്തനത്തിൻെറയും പുനഃസ്ഥാപനത്തിൻെറയും പ്രക്രി യയാണ് ഇത്. താങ്കൾ പറഞ്ഞ തുടച്ചുനീക്കൽ ഒരു നിർമി തികൂടിയാണ്. ഈ സൃഷ്ടികർമം ഒരു ശുദ്ധീകരണം കൂടി യാണ്. കേവലം, പഴമയെ നൂതനമായത് തകർത്തെറിയുക യല്ല. പഴമ പ്രത്യേകമായ രീതിയിൽ നൂതനമായതിനെ പുനഃ സൃഷ്ടിക്കുന്നതുകൂടിയാണ്. ഹിന്ദുത്വ ആദ്യത്തേതാണ്. അ തായത്, നൂതനമായത് അതിതീവ്രമായ രീതിയിൽ പഴമയെ തകർത്തെറിയുന്നു. ഈ പ്രക്രിയയിൽ ആധുനികതയുടെ ഒ രു കർത്തവ്യം നിറവേറ്റുകയാണ് ചെയ്യുന്നത്.

ഈ പശ്ചാത്തലത്തിൽ താങ്കളോട് ചില കാര്യങ്ങൾ ചോദിക്കാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നു. താങ്കളുടെ സിനിമക ളിൽ ഒട്ടനവധി ഐതിഹ്യങ്ങളും ആചാരങ്ങളും ഉപ യോഗിക്കുന്നുണ്ട്. ഈ സിനിമയിൽ താങ്കൾ ദൈവങ്ങ ളെയും ദേവതകളെയും നേരിട്ട് അവതരിപ്പിക്കുന്നു ണ്ട്. ഇതിനെ എങ്ങനെയാണ് കാണുന്നത്?

• രണ്ടാമത്തെ കാര്യത്തിലുള്ള-പഴമ നൂതനമായതിനോട് പോരടിക്കുന്നു-സിനിമാറ്റിക് ഇടപെടലായാണ് എൻറെ സി നിമകളെ ഞാൻ കാണുന്നത്. ഇന്ത്യൻ പാരമ്പര്യത്തിലെ വി മർശന സമ്പ്രദായത്തിലാണ് എൻറെ സിനിമയെ ഞാൻ കാണുന്നത്. മതാത്മകതയുടെയും ആചാരങ്ങളുടെയും പരിപാ വന്തയുടെയും രൂപത്തിൽ പൗരാണികത വർത്തമാന കാലത്തെ വെല്ലുവിളിക്കുകയും അസ്തിത്വം തേടിയുള്ള യാത്ര യിൽ സമകലികതയോട് മൽപിടിത്തം നടത്തുകയും ചെയ്യു ന്നതാണ് ആ പാരമ്പര്യം. ഇത് കേവലമൊരു പുനർവ്യാഖ്യാ നമോ പുനരാഖ്യാനമോ പുനർസങ്കൽപമോ പുനരാവിഷ്കാരമോ അല്ല. എൻെറ സിനിമാ പ്രവർത്തനം മതാത്മകതയുടെയും ഭക്തിയുടെയും പവിത്രതയുടേതുമാണ്. ക്ഷേത്രങ്ങളിലെ വിഗ്രഹങ്ങളുണ്ടാക്കുന്ന ശിൽപികളോടും ദേവീ ദേവ ന്മാരുടെ ചിത്രങ്ങൾ വരക്കുന്ന കലാകാരന്മാരോടും ഉത്സവങ്ങളിൽ കെട്ടിയാടുന്ന ആചാരക്കാരോടും ചേർത്താണ് ഞാ



• 'ആപത്കലീൻ ത്രികാലിക'യിൽനിന്ന് ഒരു രംഗം

ൻ എൻെറ സിനിമകളെക്കുറിച്ച് ചിന്തിക്കുന്നത്. സമീപകാല ത്ത് രാജാ രവിവർമയും ദാദാ സാഹിബ് ഫാൽക്കെയും ലി ത്തോഗ്രഫിയും സിനിമയും പോലുള്ള ആധുനിക സാങ്കേതി ക വിദ്യകൾ ഇന്ത്യൻ മതാത്മകതയുമായി സന്നിവേശിപ്പിച്ച വരാണ്. നമ്മളെല്ലാം സമകാലികതയെ പൗരാണികതയോട് ബന്ധിപ്പിക്കുന്നവരാണ്. നമ്മളെല്ലാം വർത്തമാനകാലത്തെ ഭുതവുമായി തുന്നിച്ചേർക്കുന്നവരാണ്. നശ്വരവും ഭീഷണി യിലുമായ ഒരു ഭുതകാലം. രാഷ്ട്രീയമായും സാംസ്കാരിക മായും ഉന്മൂലനം ചെയ്യപ്പെടുന്ന ഒരു ഭുതകാലം. ഈ ഭുതകാലം ലത്തെ കേവലമായി ഖനനം ചെയ്തെടുക്കുക എന്നതല്ല എ ൻെറ ലക്ഷ്യം. മറിച്ച്, നമ്മുടെ വർത്തമാനകാല അവബോധ ത്തിലേക്ക് അതിനെ സന്നിവേശിപ്പിക്കുകയാണ്. ചുരുക്കത്തി ൽ, എൻെറ സിനിമകളിലുടെ ഞാൻ ആധുനികതയെ പൗരാണികതയുമായി വിളക്കിച്ചേർക്കുകയാണ്.

താങ്കളുടെ ആദ്യ സിനിമകളിൽ ദേവന്മാരുടെയും ദേ വതകളുടെയും നഗ്നതയെയും ലൈംഗികതയെയും കുറിച്ച് പരാമർശങ്ങളുണ്ടായിരുന്നു. ഈ സിനിമയി ൽ. ദേവന്മാരെയും ദേവതകളെയും വ്വത്യസ്ത രീതി കളിലാണ് താങ്കൾ അവതരിപ്പിക്കുന്നത്. കാളിയുടെ മുഖംമുടി ധരിച്ച് അവർ നഗ്നരായി നടക്കുന്നു. നഗ് നയായ ഒരു സ്ത്രീയെയും (കാളി) അവരുടെ ലൈം ഗികാവയവങ്ങളെയും വ്വത്യസ്ത കോണുകളിൽ കാ ണിക്കുന്നു?

• സിനിമയുടെ ചരിത്രത്തിൽ നഗ്നതയെ അവതരിപ്പിക്കു ന്നത് കാമോദ്ദീപക ശരീരമായാണ്. സ്പഷ്ടമായ ലൈംഗി ക സൂചനകളുള്ള മനുഷ്യശരീരത്തിൻെറ വർണനയാണത്. രതി രംഗങ്ങൾ ഉൾപ്പെട്ട സീനുകളിൽ ഈ കാമോദ്ദീപക ശരീ രങ്ങൾ കടന്നുവരുന്നു. ഭോഗാസക്തി നിറഞ്ഞ കാമരൂപങ്ങ ളാണ് അവ. നഗ്നശരീരങ്ങൾ കാണിക്കുന്നതിന് സദാചാര സെൻസർഷിപ്പുള്ള ഇന്ത്യൻ സിനിമയിൽ കാമോദ്ദീപക ദേ ഹങ്ങൾ പ്രകോപനപരമായി, വശീകരിക്കുന്ന തരത്തിൽ പ രോക്ഷമായാണ് അവതരിപ്പിക്കപ്പെടുന്നത്. ഈ സാംസ്കാ രിക പശ്ചാത്തലത്തിൽ, നഗ്നതയും ലൈംഗികതയും തി കച്ചും വ്യതിരിക്തമായ പ്രത്യയശാസ്ത്ര, ചരിത്ര, തത്താശാ



• ആഷിഷ് അവികുന്തക് സംവിധാനം ചെയ്ത 'വക്രതുന്ത സ്വാഹ' എന്ന ഹ്രസ്വചിത്രത്തിൽനിന്ന്

സ്ത്ര മണ്ഡലത്തിൽനിന്നാണ് ഉരുത്തിരിയുന്നത്.

ആത്മീയ പാരമ്പര്യത്തിൽ സവിശേഷമായ മനുഷ്യശരീര ത്തിൻെറ ആധുനിക പൂർവ ഇന്ത്യൻ (ഹിന്ദു, ബുദ്ധ, ജൈന) അവതരണമാണ് ഇത്. ഇവിടെ, നഗ്നശരീരത്തിന് ദൈവിക പരിവേഷമാണ്. നഗ്നശരീരത്തിൻെറ ഈ അവതരണമാണ് 'ആപത്കലീൻ ത്രികാലിക'യിൽ ഞാൻ കൊണ്ടുവരുന്നത്.

നാടൻകലയെക്കുറിച്ച് സംസാരിക്കുന്നതിനിടെ എ.കെ. രാമാനുജൻ നടത്തിയ നിരീക്ഷണങ്ങളാണ് താങ്കളുടെ സി നിമയിലെ നഗ്നത ഓർമിപ്പിക്കുന്നത്. അദ്ദേഹം എഴുതി: "പുരാണങ്ങളിലെ ദേവന്മാർക്കും ഇതിഹാസങ്ങളിലെ നാ യകന്മാർക്കും ശാരീരിക ധർമങ്ങളില്ലാത്ത ശരീരങ്ങളാണു ള്ളത്. അവർ വിയർക്കാൻ പാടില്ല, മൂത്രമൊഴിക്കാൻ പാടില്ല, വിസർജനം നടത്താൻ പാടില്ല, അധോവായു പുറത്തു വിടാൻ പാടില്ല. അവർ കണ്ണടക്കാറില്ല. അവരുടെ പാദങ്ങൾ മണ്ണിൽ തട്ടാറില്ല. എന്നാൽ, നാടോടി പാരമ്പരുങ്ങളിൽ അ വർ മൂർത്ത ശരീരമുള്ളവരാണ്, തനി നാടനാണ്, ഗാർഹിക ജീവിതമുള്ളവരാണ്..."

'ആപത്കലീൻ ത്രികാലിക'യിൽ, ദൈവിക നഗ്നതയെ വ്യത്യസ്തമായ രീതിയിലാണ് ഞാൻ അവതരിപ്പിക്കുന്നത്-ഋഷിതുല്യമായ നഗ്നത. ബുദ്ധൻെറ ചിത്രീകരണത്തിൽ ന ഗ്നരൂപം കാണുന്നതിനാൽ ഋഷിതുല്യം. ഇതിൻെറ ഏറ്റ വും ഉദാത്ത ഭാവത്താൽ, ദിഗംബര ജൈന പാരമ്പര്യങ്ങളി ലെ നഗ്നശരീരങ്ങളിൽ ഈ ഋഷിതുല്യ ഭാവം നാം കാണു ന്നു. ഹിന്ദു പാരമ്പര്യത്തിൽ, കാളിയാണ് ഈ ഋഷിതുല്യ രൂ പത്തിലെ നഗ്നദേവത.

ഇവിടെ, നഗ്നത പ്രതിനിധാനംചെയ്യുന്നത് ശാരീരിക അ ഭിലാഷങ്ങളോടുള്ള വിരേചനമാണ്. നഗ്നയായ കാളി പ്രതി നിധാനം ചെയ്യുന്നത് പാതിവ്രത്യത്തെയും വികാരരാഹിത്യ ത്തെയും ജ്ഞാനോദയത്തെയുമാണ്. ഇവിടെ നഗ്നത വിഷ യാസക്തി എന്നതൊഴികെ മറ്റെന്തുമാണ്. ഋഷിതുല്യ നഗ്ന തയെന്നത് ദൈവികതയുടെ ഏറ്റവും ഗോപ്യമായ പ്രതിപാദ നമാണ്. 'ആപത്കലീൻ ത്രികാലിക'യിൽ ദൈവങ്ങൾ നഗ്ന രായി നടക്കുന്ന ഒരു പ്രപഞ്ചം ഞാൻ ബോധപൂർവം സൃഷ്ടി ച്ചിരിക്കുകയാണ്. ഈ നഗ്നത ശാരീരികമോ ആസ്ക്തിയുടേ തോ അല്ല. ഇത് ആത്മീയവും ചൈതന്യനിറവുള്ളതുമാണ്. മനുഷ്യരുടെ ലോകത്ത് ദൈവങ്ങൾക്കുമാത്രമാണ് നഗ്ന രാകാൻ കഴിയുക. ഈ നഗ്നത പരിശുദ്ധമാണ്. ഈ സിനി മയിലെ നഗ്നത, അല്ലെങ്കിൽ എൻെറ സൃഷ്ടികളിൽ പൊ തുവായി, പാരമ്പര്യങ്ങളെ വെല്ലുവിളിക്കാനുള്ള പരിശ്രമമല്ല. എൻെറ സിനിമകളിലെ നഗ്നതയും ലൈംഗികതയും ഭോ ഗേച്ഛയും സമകാലിക സിനിമകളിലും മറ്റും കാണുന്ന യാ ഥാസ്ഥിതിക സാമൂഹിക-ലൈംഗിക മര്യാദകളെ പ്രകോപി പ്പിക്കാനുള്ളതുമല്ല. നഗ്നതയെ ദൈവികമായി അവതരിപ്പി ക്കുന്നതിലൂടെ മനുഷൃശരീരത്തിൻെറ കുലീനതയാണ് ഞാ ൻ അടിവരയിട്ട് അവതരിപ്പിക്കുന്നത്.

സിനിമയുടെ അവസാനം, ദേവന്മാരും ദേവതകളും ഒരു ടെറസിൻെറ അരികിലൂടെ നടക്കുന്നു. അവരി ൽ നാലുപേർ മതിലിൽ കയറി മേൽക്കുരയിൽനിന്ന് ചാടുന്നു. എന്നാൽ, അഞ്ചാമത്തെയാൾ ചാടുന്നില്ല. ആ നിമിഷം താങ്കൾ സീൻ കട്ട് ചെയ്ത് മൃഗത്തി ൻെറ മുഖാവരണം ധരിച്ച ഒരാൾ കോഴിയെ ക്രൂര മായി കൊല്ലുന്ന രംഗത്തിലേക്ക് കാമറ തിരിക്കുന്നു. ഇതേതരത്തിലുള്ള കശാപ്പ് രംഗം 'നിരകാർ ചയ്യയി' ൽ കണ്ടത് ഞാൻ ഓർക്കുന്നു?

• ശരിയാണ്. ദക്ഷിണ കൊൽക്കത്തയിൽ എൻറ വീടിന ടുത്തുള്ള മത്സ്യച്ചന്തയിലാണ് രണ്ട് രംഗങ്ങളും ചിത്രീകരി ച്ചത്. അതേസമയം, അവ തമ്മിൽ കാര്യമായ വ്യത്യാസവുമു ണ്ട്. 'നിരകാർ ചയ്യയി'ൽ കോഴിയെ കൊല്ലുന്നുണ്ട്. എന്നാ ൽ, 'ആപത്കലീൻ ത്രികാലിക'യിൽ കോഴിയെ രക്ഷിക്കുന്നു. ഈ സിനിമയിൽ കശാപ്പ് രംഗം നേരെ തിരിച്ചാണ് ചിത്രീകരി ച്ചിരിക്കുന്നത്. ആ ഷോട്ടിൽ ഒരു ഇരട്ട നാടകമുണ്ട്. കോഴി യുടെ പരിഭ്രാന്തി കാമറ പകർത്തുന്നുണ്ടെങ്കിലും നേർ വിപ ർതമായാണ് ഇത് കാണിക്കുന്നതെന്ന വസ്തുത പൊരുളി നെ പരിവർത്തനം ചെയ്യന്നു. ഇത് എന്താണ് അർഥമാക്കു ന്നതെന്ന് വ്യാഖ്യാനിക്കുക പ്രധാനമാണെന്ന് എനിക്ക് തോ ന്നുന്നില്ല. അത് നിങ്ങളാണ് തീരുമാനിക്കേണ്ടത്. ടെറസിൽനി ന്ന് ചാടുമ്പോൾ ദേവീദേവന്മാർ അപ്രത്യക്ഷമാകുന്നതിനെ ക്കുറിച്ചും അങ്ങനെതന്നെ.

32 | **⊕മാധ്വമം** ആഴ്ചപ്പതിപ്പ്